Nur Rofig & M. Zidny Nafi' Hasbi

Retna Dwi Estuningtyas

Aji Setiawan, ST

Aik Iksan Anshori

Fitrotul Muzayanah

Ulfatun Hasanah

ISSN 2621-4938
e-ISSN 2621-4946

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF

PeGON

ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

Volume 6 . issue 2 . 2021




THE INTERNATIONAL JOURNAL OF

PeGON

ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

Vol. 6 - Issue 2 - 2021

The International Journal of Pegon: Islam Nusantara Civilization published by Islam Nusantara
Center Foundation. This journal specialized academic journal dealing with the theme of religious
civilization and literature in Indonesia and Southeast Asia. The subject covers textual and fieldwork
studies with perspectives of philosophy, philology, sociology, antropology, archeology, art, history,
and many more. This journal invites scholars from Indonesia and non Indonesia to contribute and
enrich the studies published in this journal. This journal published twice a year with the articles
written in Indonesian, Pegon, Arabic and English and with the fair procedure of blind peer-review.

Editorial Team

Editor-In-Chief
A. Ginanjar Syaban (Director of Islam Nusantara Center)

Managing Editor
Mohammad Shofin Sugito

Peer Reviewer
Abdurahman Mas’ud (Ministry of Religious Affairs, The Republic of Indonesia)
Oman Fathurrahman (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia)
MN. Harissuddin (State Islamic University of Jember, Indonesia)
KH. Abdul Mun’im DZ (The Vice General Secretary of PBNU)
Farid F Saenong (State Islamic University of Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia)
Ngatawi al Zastrouw (University of Nahdlatul Ulama Indonesia)
Islah Gusmian (State Islamic University of Surakarta, Indonesia)
Zainul Milal Bizawie (Islam Nusantara Center Jakarta, Indonesia)

Editors
Johan Wahyudi
Mohammad Taufiq
Ahmad Ali

Asistant Editors
Muhammad Anwar
Zainal Abidin
Zainul Wafa

ISSN 2621-4938
e-1SSN 2621-4946

Published by:
ISLAM NUSANTARA CENTER (INC)

Wisma Usaha UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (BANK BNI) Lt. 2,
JI. Ir. H. Juanda No. 95 Ciputat Tangerang Selatan Banten
http://ejournalpegon.jaringansantri.com/ojs/

% & Islam Nusantara Center


http://ejournalpegon.jaringansantri.com/ojs/
http://ejournalpegon.jaringansantri.com/ojs/

G\
3
L7

TABLE OF CONTENTS

The International Journal of PEGON

Islam Nusantara Civilization
Vol. 6 - Issue 2 - 2021

Table of Contents iii

Mendamaikan Tradisi Muslim dan Ilmu Pengetahuan Modern:
Kajian Eksploratif Pemikiran Nidhal Guessoum
Nur Rofiq & M. Zidny Nafi’ Hasbi 1

Peta Dakwah Islam di Pontianak
Retna Dwi Estuningtyas 17

Abdurrahman Bin Ahmad Assegaf;
Guru Thorigah Alawiyyin di Tanah Betawi Abad 20
Aji Setiawan, ST 33

Narasi Islam Dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme
Aik Iksan Anshori 61

Fragmen Diskursus Islam Nusantara
(Studi Relevansi Term Islam Nusantara)
Fitrotul Muzayanah 93

Dinamika Pergeseran Identitas Kramadangsa

Menuju Identitas Manusia Tanpa Ciri

(Kajian Terhadap Ajaran Ki Ageng Suryomentaram Tentang
Masyarakat Sosial Dan Kebudayaan)

Ulfatun Hasanah 111



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

NARASI ISLAM DALAM STUDI
ORIENTALISME DAN
POST KOLONIALISME

Aik Iksan Anshori’

Universitas Islam Al-lThya Kuningan dan

Pengelola Pesantren Terpadu Al-Fattah Kuningan Jawa Barat
faigihsananshori@gmail.com

(o

ObLL a¥s . mtlliglsS (Cesd) Ol utlliingl OlagSiuliund logie Ligmive 08T (ol Oludss
OISl $L eatllsishsS jyler Gl Oalihs Luwy lus Gudllilygl Llaly uanSyd
BL iyl GlagnS GgeuSin g lrute 918 $L bl Jlooss Glegssa 1oT LlggauS il oSl
o bt Ll Ko Luw ol (mauddliislsS olalssSiS (ulinysiol 4lol sgiud fosun
ol gl Olaalys logSes OBT WLl and OlulssSis wligisl GlesSou (20 Fl il
frle-funle Ll O8aL—LlousS Sl (uS9ahls Fl ohlmiw OLLaL-oLBL G wliiudass
Ol E8n LY (ulige JSEsrae OET K52 Osd—(niiiw shlmme (olislion) $az Selsoss
S8l (s1ols OT LusSllSss LlogauS gl (350 il [yl O9iuSiute Ll99sS Logluna]

ol eliilegd ols olylsls

octlletia 3 (Cesupd) onuctiinsgl o)y iio 2 Ms] s 2236S 5IS

!Lebih dikenal dengan panggilan Faiq Ihsan Anshori merupakan Kandidat Doktor
Studi Agama-Agama Konsentrasi lImu Al-Qur’an & Tafsir UIN Sunan Gunung Dijati
Bandung. Saat ini Menjabat Kaprodi KPI Universitas Islam Al-lhya Kuningan dan
Pengelola Pesantren Terpadu Al-Fattah Kuningan Jawa Barat.

THE INTERNATIONAL JOURNAL oF PEGON:: 61
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Aik Iksan Anshori

Abstrak
Tulisan ini akan mencoba menguak perselingkuhan orientalisme dan (post)
kolonialisme. Dalam tataran praksis, wacana orientalis tidak bisa dilepaskan
dari jejaring kolonialisme yang bererat-kelindan. Bahkan antar keduanya ada
hubungan timbal balik yang begitu mesra berupa hegemoni kebudayaan
orientalisme yang disokong penuh oleh otoritas kekuasaan kolonialisme atau
bisa juga kesebalikannya, bergantung frame objek yang dikaji. Sokongan
otoritas kekuasaan lebih banyak akan dikuak tulisan ini. Selain
mempresentasikan paparan-paparan sejarah yang paradoks antar keduanya
—Dbahkan sejatinya masing-masing memiliki ciri identitas sejarah sendiri—
pun, juga akan membongkar motivasi, latar belakang dan epistema
keduanya. Meskipun, secara singkat studi kasus keduanya sekaligus akan
diurai sebagai tawaran dan pemantik awal.

Kata Kunci: Islam, Sejarah, Orientalisme, (post) Kolonialisme

Abstract

This article will try to uncover the infidelity of orientalism and (post)
colonialism. On a praxis level, orientalist discourse cannot be separated from
the tangled network of colonialism. Even between the two there is a
reciprocal relationship that is so friendly in the form of cultural hegemony
orientalism that is fully supported by the authority of colonialism or it can
also reverse, depending on the frame of the object studied. More power
authority support will be revealed this article. In addition to presenting
paradoxical historical exposures between the two —even each has its own
historical identity traits—it will also dismantle both motivations,
backgrounds and epistema. Although, briefly the case study of both at once
will be parsed as an offer and an initial lighter.

Keyword: Islam, History, Orientalism, (Post) Colonialism

62 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

“Apa pun politik terhadap Islam yang akan dilancarkan oleh kuasa non-
Islam, hasilnya senantiasa berbeda dari apa yang ingin dikejar kekuasaan
tersebut. Sekali lagi, kekuatan kekuatan dunia sedang mencoba
mempergunakan Islam untuk mencapai tujuan politiknya. Juga, sekali lagi,
kekuatan mereka akan mengalami, bahwa mereka pada gilirannya akan
“dimanfaatkan” oleh para kaum (pembaharu, red) politisi Islam untuk
mencapai tujuan-tujuan yang sangat berbeda dengan tujuan-tujuan dari
kekuatan-kekuatan dunia itu sendiri”

[W.F. Wertheim]

“Penemuan buku merupakan momen orisinalitas dan otoritas. la sekaligus
juga proses pertukaran dan pembalikan tempat yang secara paradoks
membuat kehadiran buku--secara mengejutkan--menjadi mudah diulang,
diterjemahkan, disalah baca, dan juga dibalik serta dipertukar tempatkan”

[Homi Babha, The Location of Culture ]

PENDAHULUAN

alam tulisan ini, pisau-pisau analisis dalam jengkalan-jengkalan

tertentu yang ditawarkan Michel Foucault cukup menarik dijadikan

alat untuk membongkar suatu wacana. Hal ini bertujuan agar
nampak runut dan memudahkan dalam studi analisis. Sebagai langkah awal
meski secara acak, perlu dilakukan sketsa atas objek-objek yang terhampar
berserakan dalam tema ini. Pertama, melacak dan memetakan kemunculan
ke permukaan (surface of emergence) obyek-obyek tersebut secara apa
adanya sebatas eksplorasi pembacaan dari hasil pengamatan data-data yang
didapat, sekalipun dengan terapan tulisan zig-zag. Mulai sejarah geneologi,
definisi, metodologi, tipologi, dari masing-masing kolonialisme dan
orientalisme secara urut. Kedua mendiagnosa dan mendeskripsikan kuasa-
otoritas beserta konsekuensi paradoks yang (di)timbul(kan) dari keduanya.
Ketiga. menata kembali (reconstitution) dan menilik ulang “kebenaran-
kebenaran” fakta kolonialisme dan akurasi data atau karya-karya
orientalisme demi menyarikan kembali kepada keautentikannya --sekalipun
tidak secara generalitas dan totalitas. Hampir dipastikan untuk kategori yang
ketiga inilah yang memerlukan keberanian dan keseriusan. Pasalnya, untuk
menghadapi sebuah kontruksi diskursif yang sudah menjadi mapan dalam
opini publik tidak semudah membalikkan telapak tangan, sebab
meniscayakan perlawanan-perlawanan di dalamnya. Untuk mengikis akar

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 63
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION .



Aik Iksan Anshori

hegemoni itu tidak memerlukan teori atau epistema yang benar-benar diakui
publik sebagai suatu kognitas yang dipandang ilmiyah, maka pendekatan
Foucaultian terasa tepat untuk diaplikasikan di sini. Terbukti sebagaimana
yang pernah sukses dilakukan oleh Edward. W. Said dalam karya
monumentalnya; Orientalism, ketika menggunakan analisis Foucault dan
Antonio Gramsci.

Menurut Foucault, segala bentuk sejarah pemikiran baik keagamaan
maupun  pengetahuan umum  selalu  meniscayakan celah-celah
diskontiunitas.? Meskipun sejarah itu sendiri seolah-seolah membiarkan
begitu saja segala macam peristiwa kesejarahan hingga membentuk struktur
mapan kemudian. Artinya, dalam sejarah ide peradaban manusia terma
diskontiunitas adalah satu hal yang tidak terelakkan dan kadang tidak
dipahami alam bawah sadar. Hal ini berangkat dari premis dasar konsepsi
sejarah versi sejarahwan Vico. Bahwa pembentukan sejarah tidak terbiarkan
dan terjadi begitu saja secara natural dan bergerak linear. Ada kekuatan-
kekuatan dibalik layar yang membentuk sejarah itu mampu terciptakan.
Manusia sendirilah yang membuat sejarah; bahwa apa yang mereka ketahui
adalah apa yang telah mereka buat. Bahwa Timur yang terradiasi oleh
proyek Barat tidak begitu saja “menjadi Timur”. Ada tangan-tangan jahil
yang membentuknya sehingga terlepas dari kenyataan alam aslinya.
Sehingga timbulah kesan dikotomisasi Timur asli [Islam Timur] dan Timur
imitasi [Islam Barat]. Pembentukan sejarah tersebut tentunya syarat dengan
determinasi hasrat relasi-relasi kausalitas, determinasi sirkular (lingkaran
setan), antagonisme dan persinggungan ekspresi antar berbagai kepentingan
dan peristiwa yang melingkupinya. Kenyataannya memang demikian, yakni
“sejarah ulang” yang timbul akibat kolonialisme dan orientalisme, banyak
mengandung anomali-anomali dan paradoksikal.

Dalam konteks diskontiunitas inilah selalu ada kesempatan dan
momentum untuk menata kembali rancang-bangun yang telah dianggap
mapan sebelumnya. Dengan ruh semangat konsep keautentikan,
mengestimasikan pemugaran kembali sejarah ulang bentukan kolonialisme-
orientalisme. Sekalipun berisiko kembali menjadi bahan mentah berserakan
yang kadang memerlukan kepayahan luar biasa demi melacak kembali epos-
epos yang tersembunyi di masa lalu di mana konsep keautentikan tersimpan

2 Michel Foucalt, The Archaeology of Knowledge, Harper and Row Publisher, New
York. Diindonesiakan oleh penerbit IRCiSoD, Yogyakarta, cet. I, 2002, h. 7 et seq

64 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

rapih.®> Untungnya, tugas reconstitution yang maha berat ini telah dimulai
oleh para pembaharu-pembaharu Islam dengan legitimasi gerakan
pembaharuan (harékah islah) dan reformasi keagamaaan (tajdid al-ddin)
maupun wacana-wacana oksidentalisme (istighrab) pemikir kontemporer
sebagai imbangan wacana tanding orientalisme; yakni menjadikan objek
berperan subjek atau memandang balik dipandang.

KOLONIALISME DAN POST KOLONIALISME

Penemuan Islam bagi kolonialisme adalah penemuan kuasa yakni
sebuah proses hegemoni kultural-pengetahuan dan kekuatan militer-
kekuasaan yang mendominasi Timur.* la hadir ditengah-tengah jantung
Islam dan tepat menusuk relung peradaban Islam. Namun demikian,
penemuan Islam dalam konteks orientalis adalah yang paling mengerikan
dalam sejarah Islam modern. la tidak hanya mencabik-cabik Islam dari luar,
namun juga masih menyisakan luka dan trauma mendalam atas diri Islam.
Bagi Barat, penemuan Islam merupakan “anugrah besar” capain penemuan
yang menghasilkan istilah disciplinary double; menyelam sambil minum air.

Penting ditanamkan, bahwa wacana kolonialisme tidak melulu identik
dengan antagonisme peran orientalis. Kadang wacana Kkolonialisme
mengandaikan estimasi angin segar bagi sebagian negara jajahan. Ada relasi
yang harmonik antara sang penjajah dan si terjajah. Hal ini mengukuhkan
diri relasi antara Barat dan Timur sebagai citra ideal. Strategi ganda ini, atau
double vision jika meminjam istilah Homi Bhabha, memberikan sebuah
hipotesa --sekalipun nampak sporadis dan antiomi-- paling tidak terma
kolonialisme, sepanjang kariernya, tidak selalu berperan antagonis dan
destruktif. Yang bisanya hanya menghisap lantas mencampakkan begitu
saja. Sejarah mencatat, bahwa Inggris, misalnya, ketika mencengkramkan
kekuasaan di negara wilayah jajahan tidak selalu menghisap sumber daya

® Hasan Hanafi mendefinisikan konsep keautentikan dengan jargon: al-Ashalah wa
al-Muéshirah; sebuah pelestarian nilai-nilai prinsipil entitas Islam generasi pertama,
kemudian merelevansikannya dalam konteks kekinian. Lihat: Hasan Hanafi,
Mugaddimah fi llm al-Istghréb, al-Muasisah al-Jami’iyyah li al-Dirasat wa al-Nasyr
wa al-Tawzi’. Beirut, cet.Il, 2000, h. 21

* Bill Aschroft dan Pal Ahluwalia, Edward Said; The paradox of identity, Routledge.
Diarabkan oleh Suhayl Najm dengan judul: Edward Said; Mufaragah al-Huwiyah.
Dar al-Kitab Arabi, Damaskus, cet. I, 2000, h. 69

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 65
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION =



Aik Iksan Anshori

alam sekaligus melakukan pembodohan atas bangsa terjajah. Bahkan,
terkadang memberikan arti keberlangsungan kemajuan dan kemakmuran
peradaban, terutama signifikansinya dalam bidang sains dan teknologi.
Karena itu, negara bekas jajahannya diatributi sebagai negara
persemakmuran Inggris. Hal ini kontras jika disandingkan dengan negara-
negara bekas koloni Belanda. Dalam daftar sejarah hitam, koloni Belanda
benar-benar negeri penghisap; menyengsarakan, dan melakukan tindak
pembodohan terhadap warga pribumi yang berimbas pada kelambatan
kemajuan dalam bidang-bidang saintifik pasca kolonial tersebut.

Konstruks kolonialisme sendiri, menurut Ashis Nandy, seorang
perintis studi post kolonial, dalam karya The Intimate Enemy dipetakan
menjadi dua tipologi.> Pertama, penaklukan tanah dan teritorial. Kategori
pertama ini lebih ramah dan tidak selalu dianggap destruktif dan
memuakkan, seperti kasus negara persemakmuran Inggris. Artinya disatu
sisi kadang ikut andil sebagai civilizing mission yakni membawa misi-misi
kemajuan peradaban untuk negara terjajah. Riwayat kolonialisme ini,
berawal dari ekspedisi Columbus pada abad ke-15 ketika menemukan
sebuah kepulauan terletak di kawasan Karibia, kemudian menamainya
Benua Amerika. Jadi, jika dilihat dari geneologisnya maka citra identitas
kolonialisme tidak selalu identik disangkut-pautkan dengan wacana
orientalisme. Bahkan keduanya kadang bertolak punggung dan tidak selalu
berkait kelindan, kecuali ketika kolonialisme mulai “menemukan kuasa
otoritas Islam”, maka otoritas keduanya hampir tidak bisa dipisahkan ibarat
dua sisi mata uang.

Kategori yang kedua adalah penaklukan pikiran dan kebudayaan. Jika
yang pertama lebih menitik beratkan pada penjajahan fisik; sumber daya
alam, struktur kenegaraan, sistem kemasyarakatan, dan undang-undang yang
hampir keseluruhan merupakan penetrasi kolonialisasi, yang dimobilisasi
oleh kekuatan senjata dan militer. Lain halnya dengan kategori yang kedua.
Sekalipun tipologi kolonialisme yang kedua tidak tampak massif dan
ketiadaan eskalasi kekerasan fisik akibat agresi militer. Namun justru
pengaruh kedua inilah (baca: orientalisme) yang amat luar biasa bagi negara
terjajah; penjajahan mentalitas mencakup agama, adat tradisi, warisan
pengetahuan peradaban hingga penjajahan ideologi, hingga kaki
hegemoninya masih kuat mencengkram hingga kini. Islam adalah salah satu

> Ahmad Baso, Islam Pasca Kolonial; Perselingkuhan Agama, Kolonialisme, dan
Liberalisme, Mizan, Bandung, cet. 1, 2005, h. 60

66 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

model riil yang merupakan korban terparah sepanjang sejarah. Karena ekses
yang ditimbulkan oleh koloni tipe kedua langsung merusak jantung
peradaban Islam bahkan memalsukan Islam di mata Barat, pun di mata Islam
sendiri --jika tidak dikatakan hampir menghilangkan keautentikan Islam. Hal
ini tidak menafikan jika ada sebagian kecil dari gilda orientalisme yang
memberontak melawan arus utama kebijakan kolektif, yang pada akhirnya
kelompok kecil itu dianggap sebagai sumbangan berharga bagi Islam karena
dianggap masih menjaga keautentikan dan berbobot ilmiah. Secara kinerja,
gradasi kedua ini dimobilisasi oleh cendikia-ilmuwan dari berbagai latar
pendidikan kesarjanaan yang secara serempak beramai-ramai memiliki
tujuan sama; mengeksplorasi dan mendiagnosa Islam sebagai objek kajian
dan penelitian.

Dengan demikian, konstruks kolonialisme akan memberikan anomali-
anomali yang ambivalen, turbulen bahkan sebuah konklusi antiomik atau
kesimpulan yang kontradiktif. Hipotesa ini diamini dan diakui oleh kalangan
Islam (nasionalis-agamawan) sendiri, yang menyatakan, bahwa kolonialisme
datang ke dunia Islam menampakan wajah bermuka dua; penjajah sekaligus
pembawa pencerahan dan kemajuan modernitas. Statement yang bernada
membela rezim kolonialisme bisa disitir dari kutipan orientalis kenamaan,
Ernest Renan:

“The regeneration of the inferior or de generate races is part
of the providential order of things for humanity ”

(pelahiran kembali ras rendahan atau yang terbelakang oleh ras
yang tinggi merupakan bagian dari tata kehidupan yang penuh berkah
terhadap kemanusiaan).®

Statement pendek ini, sekalipun agak apologetik, namun akan terlihat
bahwa Renan jelas-jelas mendukung hegemoni kolonialisme yang terjadi di
belahan dunia saat itu --paling tidak untuk menjustifikasi koloni Prancis,
negara kelahirannya--, bahwa kolonialisme bertujuan untuk membawa
kemajuan-kemajuan bagi negara terjajah. Pandangan ini kelihatan serasi
dengan dominasi yang berlaku pada masa itu di mana kolonialisme adalah
berkah dan menyimpan segudang optimisme terhadap kemajuan akal, sains,
dan teknologi.

® Ibid,. h. 78

THE INTERNATIONAL JOURNAL oF PEGON:: 67
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Aik Iksan Anshori

Dengan demikian, menurut Renan, deskripsi ras tinggi satu bangsa
baru bisa dicapai jika telah menguasai dunia sains dan teknologi. Pun,
punahnya suatu ras bangsa bergantung pada sejauh mana penguasaan atas
dunia pengetahuan tersebut. Sehingga untuk memudahkan transfer
pengetahuan dan kemajuan, maka memperbantukan peran kolonialisme
adalah keniscayaan. “Kepongahan” Renan mungkin dapat dimaklumi sebab
pada abad ke-19 keadaan Barat kala itu sudah memasuki Era Renaissance.
Sebuah era yang disebut-sebut sebagai kelahiran modernitas imperialisme di
mana sudah memiliki fondasi sejumlah paham, konsep, dan teori ilmiyah.
Termasuk ide tentang Eropa, Timur, dan konsep peradaban (civilization). Ide
tentang Eropa inilah yang menjadi amunisi dan modal dalam menyebarkan
imperialisme di berbagai belahan dunia. Eropa merasa sadar tentang
posisinya sebagai ras tertinggi dunia yang telah mencapai klimaks peradaban
dunia melalui dunia sains dan teknologi. Karenanya, mereka berkewajiban
mengemban misi “memperadabkan umat manusia” sebagaimana yang
diungkap dalam encyclopedia karya Diderot’. Dari egoisme inilah muncul
asumsi paling ekstrem dan menyesakkan yakni Timur yang terbelakang,
Eropa yang maju. Seakan sebutan peradaban hanya milik Barat an sich dan
menjadi semacam maskot dari kemajuan Barat.

Dengan justifikasi semacam ini, Napoleon membenarkan dirinya
datang ke Mesir. Dengan dua senjata sekaligus; kekuatan militer sebagai
cermin ekspansi imperialisme. Sementara ilmu pengetahuan dan kebudayaan
superior sebagai representasi pencerahan, peradaban, dan modernitas.
Napoleon menginjakkan kaki di Iskandaria dan langsung disambut dengan
perlawanan tentara Mamluk. Menghadapi bala tentara Napoleon yang lebih
unggul dari segi persenjataan dan kekuatan militer, bala tentara Napoeon
yang akhirnya memenangkan peperangan itu secara gemilang. Kemudian
berpidato di depan rakyat berpretensi bahwa ia beserta bala tentara
modernnya dan team ilmuwan-sarjananya (yang kelak menjadi cikal bakal
orientalis modern) datang demi menyelamatkan rakyat Mesir dari penguasa
mamluk yang lalim, akan menegakkan persamaan dan keadilan, disamping
membawa misi peradaban untuk rakyat Mesir di masa depan.? Hal in persis

" bid., h. 90
® 1bid., h. 89

68 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

sebagaimana yang ditegaskan secara tendensius tentang pembenaran misi ini
oleh Masio Hanoto, orientalis kebangsaan Prancis yang fobia dengan Islam.’

Hipotesa kebaikan ini akan ditolak mentah-mentah jika mengambil
prespektif dari yang merasakan langsung penderitaan akibat penjajahan.
Karena terbukti bertolak belakang dari apa yang dihasilkan setelah penjajah
hengkang dari bumi terjajah. llustrasi ini diperkuat oleh Franz Fanon,
seorang pakar studi pos kolonial, berkata:

“Colonialism is not satisfied merely with holding a people in its
grip and emptying the native’s brain of all form and content. By kind
of perpeted logic, its turn to the past of the oppressed people, and
distors, disfigures and destroys it. This work of devaluing pre-coloial
history takes an a dialectical significance today ”.*°

Jelas sekali bahwa Fanon tampak geram dengan hegemoni
kolonialisme ketika menjajah dan menduduki sebuah wilayah. Sebab
kolonialisme tidak hanya sekedar menguasai teritorial serta menguras semua
sumber daya alam negeri terjajah, namun juga mendistorsi, mengotak-atik,
memutar balikan fakta sejarah, dan menghancurkannya. la mengandaikan
bahwa kehadiran kolonialisme adalah kutukan bagi negeri terjajah. Seakan
menjadikan negeri itu mundur menjauh menuju sejarah masa lalu, yang
terbelakang dan pernah terjajah, misalnya. Kolonialisme mencoba
mendialektiskan nilai sejarah pra kolonial dalam penetrasi masa kolonial,
sehingga yang dirasakan psikologi negeri terjajah itu “sejarah terulang
kembali”. Betapa hegemoni kebudayaan untuk merubah kebudayaan lokal
sangat menentukan. Ada akulturasi kebudayaan yang dipaksakan sehingga
sedikit demi sedikit kebudayaan lokal yang inferior semakin terkikis dan
takluk dibawah kebudayaan kolonial yang superior.

Oleh karena itu, kolonialisme dengan berbagai wajah penampakan
karakter yang diperankan ketika menjajah, jika menggunakan pendekatan
teori dialektika matrealisme ala marx maka, sumbangsih kemajuan
kolonialisme itu meniscayakan keruntuhan asumsi-asumsi yang diciptakan
dan jadinya sia-sia belaka. Bagaimanapun juga, artikulasi kebaikan yang
diemban penjajah tidak akan lepas dari jerat-jerat ideologis dan diboncengi

® Muhammad al-Bahi, al-Fikr al-Islami al-Hadits wa Shilatuh bi al-Isti'mar al-
Arabi, Maktabah Wahbah, Kairo, cet. 10, tanpa tahun, h. 27
10 Dalam The Wretched of the Earth. dikutip Ahmad Baso. op. cit, 51

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:! 69
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION ¥



Aik Iksan Anshori

motif kepentingan-kepentingan dibelakangnya. Karenanya tetap akan
dipandang skeptis dan bias di mata kalangan terjajah, tidak lebih dari
kamuflase dongeng fiksi guna memudahkan penetrasi di tanah terjajah.
Terlebih-lebih jika penjajah itu secara terang-terangan menampakkan
kedoknya atau misi dibalik penjajahan.

Bukan rahasia jika penjajah ketika melakukan invasi di hampir
belahan dunia mempunyai misi-misi, yang kemudian lebih familiar dikenal
dengan sebutan three G'!. Pertama, gold; pengerukan kekayaan dan sumber
daya alam yang diangkut secara besar-besaran ke negeri penjajah yang
kemudian diolah dan diproduksi oleh industri-industri negara untuk
kesejahteraan rakyatnya. Kedua, gospel; misi penyebaran keagamaan. Dalam
hal ini setiap koloni mempunyai team misionaris (mubsyirin) guna
menyebarkan agama kristen di  wilayah pribumi.> Akibat doktrin
kristenisasi ini, banyak negara-negara yang sebelumnya adalah populasi
muslim terbesar menjadi terpecah-belah, sebagian menjadi pemeluk Kristen.
Bahkan di negara seperti Andalusia atau kini Spanyol, populasi muslim
terbesar berbalik menjadi hampir mayoritas penduduk beragamakan Kristen.
Ditengarai bahwa misi kristenisasi ini adalah tujuan utama dari proyek
orientalisme. Hal ini tidak terlepas dari sentimen keagamaan di masa Perang
Salib.

Bangsa Eropa masih menyimpan dendam kesumat dalam hati mereka
akibat kekalahan telak “tentara suci” Salibin dari kaum muslimin ketika di
ending Perang Salib kaum muslimin yang kala itu dipimpin oleh pahlawan
besar Shalahuddin al-Ayubi berhasil menguasai kembali bumi suci
Yerussalem dan dianggap simbol kemenangan Islam. Dari kekalahan ini
akhirnya bangsa Eropa mulai berintropeksi diri sehingga mulailah timbul
gerakan reformasi keagamaan al-Masih; Kristen Protestan dan Katolik.
Mereka bahu-membahu untuk kembali menelaah dan memahami ajaran-
ajaran Masihiyah. Sehingga dari penelahan tersebut diharapkan mampu
membangkitkan semangat baru keagamaan. Upaya dilakukan dengan cara
mempelajari bahasa Ibrani yang notabenenya berada di dalam zona kawasan
jazirah Arab. Dan konsekuensinya mau tak mau harus mempelajari bahasa,
adat istiadat, dan kebudayaan Arab (Islam) guna menjembatani dan
membuka cakrawala pemahaman yang lebih luas dan komprehensif.** Hal

™ Untuk kejelasannya lihat: Muhammad al-Bahi, op. cit, h. 430
12 H
Ibid.,

70 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

ini wajar sekali sebab kebudayaan Arab, kala itu, banyak kontak dengan
kebudayaan Ibrani, diantaranya mengomentari kitab-kitab berbahasa Ibrani.

Ketiga, glory; kekuasaan dan kejayaan. Penjajah ketika mengangkangi
wilayah pribumi maka yang pertama dilakukan adalah menguasai struktur
pemerintahan beserta infrastruktur vital lainnya, sehingga dengan begitu
diharapkan tidak muncul perlawanana berarti. Namun, tak jarang pihak
koloni pun menggunakan cara kekerasan fisik dengan mengerahkan armada
militer ketika mulai timbul perlawanan sengit dari pihak pribumi. Hal ini
kadang memakan waktu cukup lama untuk memadamkannya. Sebagaimana
perlawanan-perlawan sengit yang dilakukan oleh negara di Asia tenggara
guna mengusir penjajah dari tanah tumpah darahnya.

Terkait dengan terma gospel secara lebih integral, pun kaitannya yang
berimbas luar biasa adalah Islam. Maka tulisan ini akan mencoba mendedah
lebih luas jejaring antara kolonialisme dan orientalisme. Sebagaiman telah
disinggung dimuka, bahwa keduanya memiliki kaitan yang sangat erat
dengan “kepentingan kuasa atas Islam sepenuhnya”. Frase kepentingan
kuasa inilah yang harus diberi outline dan tekanan sebab disinilah pangkal
dari segala bentuk penjajahan yang ditujukan untuk Islam. Semuannya ini
tak lepas dari kekalahan perang dan sakit hati masa lalu bangsa Eropa yang
meninggalkan trauma mendalam serta ada semacam kekhawatiran yang kuat
atas bangsa Eropa seandainya Islam bangkit kembali dan menguasai mereka.

Hal ini wajar sebab sejarah mencatat dengan tinta emas, bahwa Islam,
pasca kewafatan Muhammad saw. hegemoni militer dan peradabannya
begitu menyeruak berkembang pesat di hampir belahan dunia. Dimulai
Persia, Syria, Mesir, Turki, kemudian Afrika Utara. Abad ke-13 dan ke-14,
Islam sukses melakukan ekspansi ke India, Indonesia, dan Cina. Bahkan
sejak abad ke-8 dan ke-9 wilayah Islam berhasil melampaui perbatasan
Eropa yakni Andalusia, Sisilia, dan beberapa bagian wilayah Prancis.
Terhadap penaklukan-penaklukan yang luar biasa ini Eropa merasakan
ketakutan dan kegetiran dan mungkin bukan tanpa sebab jika Islam
kemudian melambangkan teroris, imperialis, tak lebih seperti gerombolan
bangsa Barbar yang haus wilayah dan akhirnya patut dibenci**. Bahkan
William Muir dengan lantang menyatakan:

1 Edward W. Said, Orientalism, Vintage Books, New York, 1979. Edisi Indonesia,
Pustaka Pelajar, Bandung, cet IV, 2001, h. 77-76

THE INTERNATIONAL JOURNAL oF PEGON:: 71
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Aik Iksan Anshori

“Pedang Muhammad dan al-Qur’an adalah musuh terberat bagi

peradaban...”.”®

Bagi Eropa, Islam adalah trauma abadi karena hingga akhir abad ke-
17 ancaman laten Turki Utsmani (Ottoman) terus mengintai Eropa dan
menjadi hantu yang menakutkan. Sehingga untuk mengantisipasi dan
melemahkannya, pun disamping membalaskan sakit hati masa lalu, maka
Eropa membuat kepentingan dan konspirasi keji yang menjadi dasar
primodialisme penjajahan dan penaklukan atas negara-negara muslim.
Yakni, diantaranya, membuat chaos keilmuan dalam khazanah peradaban
Islam. Dengan begitu otomatis Islam akan lumpuh karena sudah tidak
memiliki andalan pertahanan peradaban.'® Sebagaimana konsepsi Islam-nya
Khaldunian, bahwa agung dan jayanya sebuah peradaban bergantung dari
kekayaan khazanah keilmuaan yang dimiliki peradaban tersebut dan ketika
kekayaan khazanah itu rusak atau punah maka tamat pulalah nasib
peradaban tersebut. Hal inilah yang ternyata begitu disadari juga oleh
penjajah  (kafir), sehingga berbagai cara mereka lakukan untuk
melumpuhkan Islam. Pertama, pengrusakan internal. Kedua, pengrusakan
eksternal."’

Yang dimaksud dengan pertama adalah menciptakan mazhab baru dan
pemikir dalam tubuh Islam. maka pada era kolonialisme ini para koloni
memproyeksikan mazhab baru dan pembaharu palsu yang tujuannya untuk
memecah belah persatuan umat, menjadikan Islam kanan, Islam Kiri, dan
semacamnya.”® Sehingga ekses dari internal ini, dalam Islam sendiri muncul
ada dua kutub.® Yakni kutub kooperatip; kutub yang membela visi-misi
koloni dan mendukung status quo pendudukan koloni dibumi terjajah; dan
kutub nonkooperatif; yang menentang dan mengusir penjajah serta
senantiasa berupaya menjaga integralitas umat Islam dan kemurnian
ajarannya dari kontaminasi para pembaharu-pembaharu palsu ciptaan
penjajah. Salah satu ciptaan koloni Inggris yang masih eksis hingga sekarang
adalah sekte Ahmadiyah (atau disebut mazhab Qadiyan) di India yang
dipelopori oleh Ahmad Khan Bahadur. la adalah seorang antek penjajah

!> Muhammad al-Da’mi. al-Isytisyraq; al-Istijabah al-Tsagafah al-Gharbiyah li al-
Tarikh al-Arabi al-Islami, Markaz Dirasat al-Wahdah al-Arabiyah, Beirut, cet. I,
2006, h.59

1 Muhammad al-Bahi, op. cit, 16-17

7 Ibid., 28/33

' Ibid., 49-50

9 1bid., 18

72 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

yang menghambakan diri untuk kepentingan penjajah dalam memecah-belah
persatuan umat Islam di India bahkan berambisi keji untuk menghilangkan
agama Islam di bumi India melalui ajaran-ajaran sesat yang dibuat oleh
Ahmad Khan.?

Ahmad Khan memulai politik belah bambu ini dengan membuat karya
Tibyan al-kalam; yang berisikan bahwa Taurat dan Injil tidak pernah
mengalami perubahan dan pergantian teks, sehingga keduanya tetap
dianggap kitab sakral nan suci jauh dari tangan jahil. Namun yang paling
menghebohkan dari ajarannya adalah penciptaan mazhab matrialisme (al-
Dahriyin) bahwa alam ini tidak ada penciptanya semuanya berjalan secara
natural dan alamiah tanpa ada yang menciptakan dan mengatur.?* Tak hanya
itu, ia juga membuat kitab tandingan al-Qur’an yang kemudian hari oleh
pengikutnya dianggap sebagai “kitab suci” kedua setelah al-Qur’an. Wajar
jika kemudian dikecam oleh seluruh umat muslim dunia termasuk yang
paling keras adalah Jamaluddin al-Afghani dan Muhamad ‘Abduh,
sebagaimana yang diberitakan dalam majalah Urwah al-Wutsga di Prancis.?
Keberhasilan Ahmad Khan dianggap fantastis, ia tidak hanya merekrut
pengikut bermayoritaskan para kaum muda borjuis sebagai target
mangsanya, --sehingga dengan kedangkalan pemahaman, mereka mudah
dipengaruhi--, bahkan mampu membuat madrasah terkenal Aligarh. Banyak
para kaum muslim yang terkelabui memasukkan anak mereka akibat
terkecoh label nama “muhamadiyah” pada madrasah tersebut. Hal ini tentu
tidak lepas dari peran aktif koloni Inggris dibelakangnya.

Sementara penciptaan para “pembaharu tandingan” oleh penjajah
ditempatkan di garda depan guna menjaga kepentingan status quo terutama
menyuarakan dan mensosialisasikan pemikiran Barat sehingga Timur
menjadi terbaratkan akibat budaya westernisasi yang dilancarkan para
pembaharu palsu itu. Salah satu dari sekian pembaharu yang masuk daftar
hitam itu adalah Thaha Husein yang paling sering disebut-sebut oleh pemikir
Islam sebagai didikan dan asuhan orientalis.?® Jika meminjam istilah ekstrim
Afghani, secara umum para didikan Barat ketika pulang ke tanah airnya tak
lebih hanya menjadi antek-antek Barat. Sadar atau tidak sadar, para

20 |bid., 34

2! bid., 35

22 bid., 33

2 «ptif al-Iraqi, al-Agl wa al-Tanwiri fi Fikr al-Arabi al-Muashir, al-Muasisah al-
Jami’iyyah li al-Dirasat wa al-Nasyr wa al-Tawzi’, Beirut, cet.l, 1995, h. 97

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 73
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION .



Aik Iksan Anshori

pembaharu palsu itu sudah memposisikan diri “subyek musuh dari tubuh
Islam sendiri” atau self-consolidating otherness, yakni sebagai “kelainan
yang mengkonsolidasikan dirinya sebagai kelainan”.

Yang Kkedua pengrusakan eksternal adalah memproyeksikan
orientalisme yang sengaja diciptakan oleh kolonialisme. Proyek eksternal ini
mungkin yang paling terasa denyutnya pada jantung Islam. Pasalnya, misi
latin orientalisme sejatinya adalah untuk merepresentasikan Islam tandingan
ala Barat, dimulai dari pemaknaan (ulang) ajaran-ajaran pokok, serta
rekontruksi epos-epos peradaban Islam. Terma orientalisme itu sendiri
mempunyai akumulasi dan segenap paradoksi sejarah panjang yang berdiri
sendiri.

Dengan demikian, ada kesaling-keterkaitan sekaligus kesaling-
terpisahan antara jejaring kolonialisme dan orientalisme. Artinya ada angle
paling menarik dari keduannya, sekalipun masing-masing memiliki ciri khas
dan orientasi tersendiri, namun sama-sama bisa dipertemukan dalam
diskursus pos kolonialisme. Bahkan diskursus pos kolonialisme dalam era
pos modernisme atau pos strukturalisme banyak dikaji oleh para tokoh yang
concern dalam studi pos kolonialisme, seperti Homi Babha, Gayatri
Chakravorty Spivak, Leela Gandhi, Ania Loomba, Moore Gilbert, Pal
Ahluwalia dan banyak lainnya.

Studi itu terinspirasi dari metodologi pos modernisme atau pos
strukturalisme. Studi pos kolonialisme adalah studi yang membahas dari
“keterpengaruhan” yang terjadi, yang dirasakan dan dihasilkan setelah
kolonialisme hengkang dari bumi terjajah. Jadi tidak membahas hal-hal yang
terkait dari akhir periode pendudukan kolonialisme.** Menurut Homi Babha
dan Gayatri Chakravorty Spivak, sejatinya studi era kolonialisme, dalam
bagian-bagian tertentu, tidak jauh berbeda signifikansinya dengan studi pos
kolonialisme itu sendiri.?® Pasalnya, penetresi dan akulturasi budaya superior
imperialisme yang ditancapkan ketika kolonial masih bercokol di bumi
terjajah, pada kenyataanya tetap eksis dan bahkan menghegemoni hingga
sekarang, seperti pengaruh westernisasi dan orientalisme, misalnya.

Studi pos kolonialisme tidak akan melakukan pengkotak-kotakan
periodisasi pada era kolonialisme. Hal ini dipandang tidak ada relevansinya,

24 Bill Aschroft dan Pal Ahluwalia, op. cit., h. 25
% 1bid., h. 24

74 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

mengingat masa lalu bisa mempengaruhi masa kini dan masa depan atau
masa depan adalah cerminan masa lalu dan masa kini. Keberadaan masa lalu
tidak sekonyong-konyong hadir dengan sendirinya, sebagaimana menurut
sejarahwan Vico, namun ada yang berkepentingan untuk menghadirkannya
dan membutuhkannya, paling tidak untuk “masa kini kolonialisme”. Maka
jauh-jauh hari, masa lalu itu pun diciptakan untuk kebutuhan masa depan.
Dan penciptaan itu adalah nama lain regenerasi atau penciptaan sejarah
ulang dari sejarah yang autentik, berupa rekontruksi “pengetahuan tafsiran
Islam Timur” oleh para orientalis dan hegemonisasi kebudayaan dan otoritas
politik-kekuasaan. Bahkan menurut Jacques Lacan, psikoanalis kebangsaan
Prancis, diskursus kolonialisme mampu mengalihkan strategi Barat dari,
semula, penguasaan kategori politik-geografis dan temporal-periodik menuju
kategori psikologis personal-komunal.?® Terbukti, Timur atau wilayah Islam
secara integral merasakan sendiri, bahwa entitas Barat ada di mana-mana,
sekalipun sudah tidak di mana-mana; Barat begitu kuat menghegemoni
dalam ranah budaya, struktur kepemerintahan, dan alam pikiran Islam
khususnya dalam peradaban Islam sendiri.

ORIENATALISME

NARASI orientalisme merupakan sejarah panjang berabad-abad yang
hampir tidak bisa dipisahkan bahkan disepelekan umat Islam, hingga saat
ini. Sebab telah mendarah daging menyatu dalam relung sejarah peradaban
Islam modern, tidak hanya milik Barat an sich. Belum ada data yang valid
mengenai awal kelahiran orientalisme, namun disinyalir bahwa pertama kalli,
geneologi orientalisme tidak dibentuk secara terorganisir atas kebijakan
kolektif, namun terlahir secara personal-alamiah atas dasar kesadaran
pedagogik semata-mata hasrat menimba ilmu di Andalusia, yang kala itu
masih merupakan wilayah Arab-Timur. Benih-benih orientalisme ini telah
dimulai Jerbert (999 M) seorang pelajar Barat yang mengenyam pendidikan
akademik di Andalusia --sebagai satelit peradaban dunia saat itu-- dan
setelah selesai kemudian pulang menjadi pastur gereja Roma.?’ Dari laporan

%6 Ahmad Baso, op. cit., h. 62

" Mustafa al-Sibai, al-Istisyrak wa al-Mustasyrikiin; ma lahum wa ma ‘alayhim. Dar
al-Salam, Kairo, cet. I, 1998, h. 15. Terdapat beberapa versi mengenai awal mula
dirintisnya orientalis. Ada yang menyatakan bahwa kemunculannya ketika Islam
berhasil melakukan ekspansi wilayah Eropa yakni Isbania, Sisilia, dan bagian
wilayah Italia, sehingga mau tak mau terjadi asimilasi kebudayaan Timur dan Barat

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 75
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION =



Aik Iksan Anshori

ini menandakan bahwa pada awalnya terma orientalisme terlahir sebagai
“anak baik-baik” sebagai konotasi dari kesadaran akademik seorang pelajar
ingin menimba ilmu pengetahuan. Hal ini wajar jika mengingat
pemandangan kontras sosio-kultur abad pertengahan, di mana Eropa
mengalami zaman kegelapan sementara Islam tengah menikmati zaman
keemasannya dalam hampir semua bidang ilmu pengetahuan, sebagaimana
diakui sendiri oleh banyak para sejarahwan Barat.?® Semenjak itu arus lalu
lintas keilmuaan para pelajar Barat ke Timur semakin bergelombang dan
menjadi trend tersendiri di Barat selama empat abad lamanya (abad ke-13
hingga ke-16). Bahkan jika seorang dari mereka akan menimba ilmu di
Timur, para kaumnya serta merta mengelu-elukan ibarat seorang pahlawan,
karena merupakan suatu prestise dan harapan masa depan bagi mereka
kelak?®.

Memasuki abad ke-18 gelombang kolonialisasi mencengkram Timur,
maka tampilan orientalisme, ketika semakin dewasa, tidak lagi memerankan
“anak baik-baik”, namun berubah peran menjadi karakter antagonis;
orientalis mode romantisme. Orientalisme  kemudian menjadi kendaraan
imperialisme demi menjejakkan kaki-kaki dalam ekspansi perluasan
kekuasaan wilayah Timur-Islam. Pada perkembangannya, obyek kajian
orientalisme tidak lagi berkutat pada kajian islamologi sentries. Namun
meluas ruang lingkupnya; bermetamorfosis menjadi disiplin akumulatif
khazanah keilmuan tradisional segenap agama, bahasa, dan budaya ranah
ketimuran, seperti agama Yahudi dan bahas Ibrani.** Bahkan mencakup
berbagai disiplin ilmu filologi, antropologi, etnografi, filsafat berikut ilmu
klasik ketimuran lainnya.

Secara resmi orientalisme modern menemukan momentumnya ketika
Barat melakukan invasi ke Timur Dekat; yakni saat bala tentara Napoleon

secara langsung. Kala itu Islam mengalami kemajuan dalam segala bidang
pengetahuan sehingga menarik minat besar bagi penduduk setempat (baca: Barat)
untuk mempelajari sebab-musabab kemajuan yang diraih Islam. Bahkan berkat jalur
inilah yang kemudian menjadi cikal kelahiran Aufklarung Eropa. Hal ini diakui
sendiri oleh Luis Massignon, orientalis Francis. Lebih jauh lihat karya, Abdullah Ali
al-Ulyan, al-Isytisyrék; bayn al-Inshap wa al-1jhaf, al-Markaz al-Tsaqgafi al-Arabi,
Beirut, cet.l, 2003, h. 18

8 Syakib Arselan, Hadhir al-Alam al-Islami, Dar al-Fikri, Beirut, cet. 111,
1971,Vol. 1, h. 125

> bid.,

% Muhammad al-Bahi, op. cit., h. 420. lihat juga: Abdullah Ali al-Ulyan, op. cit., h.
13-14

76 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

menginjakan kaki di Mesir tahun 1798. pendudukan ini tidak hanya memulai
babak baru drama sejarah perampasan wilayah geografis namun sekaligus
pengekplorasian budaya inferior pribumi oleh budaya superior Barat. Timur,
untuk kali pertama, merasakan cengkraman ketangguhan militer kolonial
Prancis sekaligus kekuatan budaya tanding orientalisme. Pada era inilah
misteri ketimuran mulai terkuak. Pada tahun pertama langsung membuat
institut d’Egypte dengan visi le progres et apropagation des lumieres atau
niat kemajuan sekaligus penyebaran ilmu pengetahuan.® Lebih-lebih dengan
keberhasilan mengkodifikasikan kebudayaan timur dalam karya ilmiah
kolektif; Description de I’ Egypte.®* Karya ensiklopedik ini membantu
cakrawala bagi Barat khususnya para orientalis sendiri, mengingat Mesir,
selanjutnya wilayah Timur lainnya, mulai dilirik sebagai daratan surga yang
menyimpan ragam harta kebudayaan bernilai tinggi. Dengan demikian,
dalam sejarah orientalisme modern, Prancis adalah koloni pertama yang
membuka gerbang orientalisme modern sekaligus yang memulai histori
kolonialisme khususnya berkaitan dengan dunia Islam Timur.*®

Salah satu penyebab mengapa karier orientalisme begitu cepat melesat
dan menjadi lahan prestise bagi kalangan Barat hingga berkembang subur
adalah kebudayaan Timur sebagai entitas pengetahuan Timur yang eksotik-
eksentrik ibarat perawan yang menawan hati setiap laki-laki. Realitias ini
dianalisa oleh laboratorium Barat dan gairah modernisasi pengetahuan
Timur tersebut hingga akhirnya menjadi terbaratkan [Islam Barat]. Kalangan
orientalis mulai menggandrungi obyek ketimuran dengan mencoba kembali
mendaur ulang dan merekontruksi hasil-hasil penemuan, wawasan, dan
penjelajahan mereka, kemudian mengkolerasikan dengan epistema
pengetahuan Barat; sebuah proyek membumikan nilai-nilai ketimuran
dengan realita Barat modern.**

%1 Ahmad Baso, op. cit., h. 90

%2 Edward W. Said, op. cit., h. 54

® Tepatnya pada paruh abad ke-19 atau tahun 1857. Artinya dalam tataran
pendudukan kolonialisme an sich, Belanda lebih dahulu mengambil start ketimbang
Prancis dalam pendudukan wilayah Islam bagian Asia Tenggara tepatnya Indonesia.
Pendudukan Belanda ini dimulai pada awal abad ke-19 atau tahun 1602. Secara
simplisit, sekalipun ekspansi di wilayah Islam sudah dimulai sejak awal abad ke-17,
namun baru pada pertengahan abad ke-19 lah, kolonialisme (baca: Kristen Barat)
benar-benar mampu menancapkan hegemoninya dan menguasai hampir seluruh
daratan Asia-Afrika di mana kekuasaan Islam bercokol. Lihat: Muhammad al-Bahi,
op. cit., h. 23

% 1bid, h. 55

THE INTERNATIONAL JOURNAL oF PEGON:: 77
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Aik Iksan Anshori

Jadi Orientalisme, dengan huruf o besar, tidak hanya dipandang
sebagai bentuk kepanjangan tangan kolonialisme an sich. Bahkan dalam
situasi demikian justru menempati hierarki mulia dan simpati Barat secara
umum. Karenanya, orientalisme dianggap diskursus yang paling masif
mengaplikasikan dan  menyuarakan “kebenaran”  teori-teori  yang
berkembang di Barat kala itu. Orientalisme seakan-akan menjadi primadona
yang mampu dirangkul oleh imprealisme, positivisme, utopianisme,
historisme, darwinisme, rasialisme, freudianisme, marxisme, spenglerisme.35
Salah satu contoh, observasi linguistik Renan mengenai kajian bahasa semit
untuk memperoleh predikat ilmiah dan pengakuan Barat. la menulis dengan
elaborasi dan komparasi teori-teori Barat kala itu sehingga terkesan ilmiah
dan membumi, menjadikan namanya, dan selanjutnya orientalisme, semakin
popular di mata Barat.*®

Berangkat dari ungkapan mashur Nietsczhe; The will to know, the will
to the power; kekuatan-kekuatan yang berkeinginan untuk mengetahui dan
menamai, dan setelah mengetahui timbul hasrat untuk menguasai. Ungkapan
ini mungkin terasa tepat ketika direlevansikan dengan definisi orientalis.
Sebab pada dasarnya orientalis adalah para pelancong yang ingin
mengetahui lebih jauh dari keberadaan Timur secara lebih dekat dan setelah
merasa benar-benar memahami kemudian timbul hasrat untuk menguasai
Timur sesuai dengan citra dan selera Barat. Terdapat ragam definisi tentang
hakikat dari artikulasi orientalis, makna orientalis secara leksikal berarti
ketimuran dari suku kata Orient (al-Syirq), yang berarti disiplin ilmu
mencakup segala aspek yang terkait dengan ketimuran secara integral tanpa
memandang letak geografis, budaya, agama dan bahasa. Kata al-Syirg juga
merupakan sebuah penisbahan pada frase “masyriq al-Syams” yang berarti
tempat di mana matahari terbit, sebagaimana yang diamini oleh orientalis
Morgenland.®” Hal ini merupakan penanda bahwa Timur merupakan lahan
pencerahan dan petunjuk bagi bangsa Barat --yang ketika itu masih dalam
zaman kegelapan--. Tak heran jika Benyamien Disraeli tanpa sungkan
menyatakan adagium yang terkenal »Timur adalah karier”.*® Sebab
kenyataannya memang Timur amat menjanjikan, dimana banyak tersimpan
nilai kekayaan dan kebudayaan yang tiada tara untuk pemugaran dan
pencerahan bagi masa depan Barat. Postulat ini mungkin bisa dibuktikannya

% |bid.
% |bid.
%7 Abdullah Ali al-Ulyan, op. cit., h. 10
%8 Muhammad al-Da’mi, op. cit., h. 109

78 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

kebenarannya, sebab, sebagaimana yang dikatakan oleh Gustave Le Bon,
bahwa Timur menjadi nyawa bagi Barat selama kurun lima ratus tahun
lamanya.*

Sedangkan definisi yang ditawarkan oleh Said sedikit mengalami
dikotomik dan penambahan radikal dimana sudah tidak lagi menjabarkan
bahwa makna orientalis sebatas makna normatif saja; mempelajari Timur
tanpa ada maksud dan kepentingan tertentu sebagaimana definisi secara
klasikal. Sebab apa yang dalam benak Said bahwa terma orientalis identik
dengan konotasi politis, imajinatif, manipulatif, dan destruktif. Dengan kata
lain pengetahuan Timur yang diciptakan oleh orientalis hanya bersifat
imajinatif-politis ketimbang artikulasi pengetahuan murni itu sendiri.
Sekalipun diakui telah mampu membangkitkan epos-epos yang mati suri,
namun kenyataannya lebih bersifat destruktif dan arbitrer. Tentu hal ini
sangat mencengangkan, sebab, bagi Said, proyek orientalisme pada akhirnya
menghasilkan sebuah konklusi naif; sesegala kemajuan yang diciptakan
orientalisme secara obyektif ternyata jauh dari asas praduga kebenaran
ilmiah. la tidak melihat definisi itu dari latar belakang geneologik --
sebagaimana definisi yang lazim-- tapi justru melihat dari sudut pandang
orientalis ketika mulai berubah karakter menjadi peran antagonis manakala
mulai bersanding mesra dengan kolonialisme. Makna orientalis yang
dimaksud Said adalah makna gilda resmi secara kolektif yang menjadi
maenstream ketika era kolonialisme, sebab ketika era ini, orientalisme
dibentuk menjadi lembaga terorganisir dan secara rutin  mengadakan
konferensi tingkat dunia, sebagaimana hal ini terjelaskan dari hasil
keputusan konferensi Wina yakni konferensi orientalis kali pertama. *°

Namun, dalam tataran impersonal, dua definisi besar di atas akan bisa
di pertemukan bahwa maksud dari keduannya tidak lepas dari Timur sebagai
objek dan Barat sebagai subjek sekalipun memiliki konsekuensi yang sangat
berbeda. Maka wajar jika jika Bernard Lewis menyatakan bahwa makna
orientalisme ketika memasuki era modern mengalami fluktuasi secara
mendasar dan kemudian pada akhirnya memiliki signifikansi berbeda.
Pertama, apa yang ditawarkan oleh makna klasik yang berorientasikan
akademis dan ilmiah. Kedua apa yang diusung oleh makna modern sebagai
terminologi orientalisme bercita-rasakan romantisme.** Di mata Said,

% hid., h. 60
0 Abdullah Ali al-Ulyan, op. cit., h. 19
*1bid., h. 12.

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:! 79
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION ¥



Aik Iksan Anshori

definisi pertama teracuhkan, dianggap tidak mewakili dan telah mengalami
evolusi yang ekstrim hingga keluar dari jalur asal. Kenyataanya pada era
modern orientalis akademis tidak begitu nampak dipermukaan akibat
tenggelam oleh arus deras gelombang kolonialisme yang menghegemoni dan
pada akhirnya hanya segelintir kecil orientalis yang tetap setia pada mazhab
pertama. Jadi --sebagaimana yang tercatatkan dalam Orientalism, karya
Said-- dalam ketegasan pandangannya, terma orientalisme --khususnya
dalam hierarki legal-formal institusional-- hampir tidak pernah
menampakkan niatan baik. Kalau pun ada merupakan sempalan-sempalan
bahkan bisa dikatakan pengecualian dari padanya. la mengorganisasikan
diri secara sistematik sebagai pemulung fragmen ketimuran yang terpotong-
potong kemudian dibentuk kembali sesuai selera dan citra orientalis.*

Bisa dikatakan, pandangannya atas orientalisme cukup inovatif-
kognitif, sebab, dengan elaborasi metode analitik para pakar, mampu
menyihir orientalisme ibarat seorang pesakitan yang lemah tak berdaya.
Lewat bukunya, akan terlihat betapa pembacaan Said atas “studi kasus
orientalisme” mampu secara cermat dan runut hingga ke akar-akarnya.
Wajar jika buku itu mengundang kontroversial. Bahkan buah karya Said
menjadi rujukan utama dalam studi orientalisme di Dunia Islam dan Barat.
Dunia Islam mengakui bahwa buku itu menuai sukses besar karena dianggap
relatif berhasil membedah segala hal yang berbau orientalisme dan dianggap
belum ada tandingannya hingga saat ini. Namun bagi orentalis sendiri,
kehadiran buku itu dianggap merusak prestise dan citra orientalis dimata
dunia, mereka seakan kebakaran jenggot akibat tingkah polah Said yang
“keterlaluan dan sok tau” itu. Maka, para orientalis pun tidak tinggal diam.
Ada beberapa orientalis yang mengarang buku untuk menolak tesis Said,
bahkan orientalis ternama Bernard Lewis terdorong mengarang sebuah karya
demi mengembalikan reputasi orientalisme. la dalam bukunya, al-Islam wa
al-Gharb, menyanggah Said atas tuduhan-tuduhannya terhadap beberapa
visi-misi orientalis yang dinilai amat mendiskreditkan. Namun demikian,
karena pandangan Said dalam buku orientalism itu sudah merasa benar-
benar objektif dan apa adanya, maka Said tetap defensif dengan tesisnya dan
tak kalah sengit, ia kemudian mempertegas pendapatnya dengan penerbitan
buku komentar sanggahan atas para penyerangnya dalam; Ta qibdt ‘ala al-
Istisyrag.®

*2 Edward W. Said, op. cit., h. 21
*3 Lihat lebih jauh dalam catatan kaki: Abdullah Ali al-Ulyan, op. cit., h. 12

80 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

Postulat-postulat yang dilontarkan dalam tesis Said dinilai banyak
benarnya. Muhammad Arkoun termasuk salah satu yang sealur dengannya,
sekalipun ia mengkritik Said yang dinilai fasis karena lebih menonjolkan
arabisme --di mana Said berdarah Palestina-- ketimbang penggunaan teori
metodologik yang berkembang di Barat kala itu.** Namun Arkoun dalam
beberapa sisi senada dengan Said. la menyebutkan bahwa visi-misi orientalis
ketika mulai berselingkuh dengan imperialisme dan kemudian dijadikan
sebagai alat tunggangan, pada akhirnya diproyeksikan guna memuluskan
penetrasi kolonialisme dan misionaris agama Kristen terhadap negara-negara
komunitas muslim.* Dengan sikap galak Arkoun mengidentifikasikan
orientalisme tak lebih sebagai senjata agresi intelektual ketimuran yang
mengabdikan diri bagi raksasa imperial Barat. Secara psikologis ketika
penjajah mengangkangi terjajah tentu meniscayakan perasaan terhina dan tak
berdaya tanpa mampu melawan balik Salah satu muslim yang merasa
terhina dan terluka itu adalah Jamaluddin al-Afghani, ketika Ernest Renan --
bapak orientalis modern--memberika kuliah bertema “L’Islamisme et la
sience” (Islam dan Sains) di Sorbone, dimana ia berucap:

“Bahwa Islam tidak mempunyai etos semangat intelektual-
rasionalitas, justru sebagai penghalang cita-cita itu, karena dalam
Islam terdapat ajaran-ajaran yang mengimani hal-hal gaib, irasional

dan kepasrahan mutlak atas takdir”. *°

Jamaluddin al-Afghani dalam Journal Des Debats menentang keras
atas isi kuliah yang dianggap menghina Islam itu.*” Bahkan Muhammad
Abduh pun kerap berdebat dengan kalangan orientalis untuk menyangkal
dan meluruskan pandangan orientalis khususnya perdebatan dengan Masio
Hanoto, salah satu orienatlis Prancis yang sering mempropagandakan
kolonialisasi di Dunia Islam serta kerap menyerang Islam dan menuduh

* Muhammad Arkoun, Tarikh al-Fikr al-Arabi al-Islami, Markaz al-Tsagafi al-
Arabi, Beirut, cet. I, 1998, h. 247-248. Hemat saya, penilaian Arkoun pun bisa jadi
karena motif fasis; sebagai orang yang terpanggil dan membela Prancis, tanah
leluhurnya, di mana notabenenya Prancis adalah ibukota dunia orientalis yang kerap
diserang Said. Penilaian Arkoun ini bisa jadi karena semata-mata Said menggunakan
pisai analitik Michel Foucalt dimana masa itu merupakan metodologi asing dan
belum familiar di Barat.

* Muhammad Arkoun, Arab Thought, diterjemahkan dalam bahasa Indonesia,
Pustaka Pelajar, cet. 1 1996, h. 113

%6 Muhammad al-Bahi, op. cit., h. 88

7 bid.,

THE INTERNATIONAL JOURNAL oF PEGON:: 81
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Aik Iksan Anshori

8

Muhammad seorang imperialis tiranik, barbarian.”® Dalam salah satu

komentar untuk Hanoto, ‘Abduh bertendensi demikian:

“Sesungguhnya kalangan orientalis Prancis itu mencabik-cabik
Islam dengan berpretensikan keadaan kaum muslim (yang sedang
mengalami kemunduran dan dekadensi moral). Padahal sejatinya
mereka tidak memahami hakikat kebenaran Islam; bahwa al-Qur’an
adalah suci, Islam pun suci. Hanya saja menjadi terkontaminasi akibat
ulah a moral kaum muslim yang menjauh dari ajaran qur’anik dan
justru bersibuk ria dengan urusan-urusan remeh”.*®

Singkatnya, Orientalisme dalam pandangan psikologis dan geografis,
justru memperlebar jurang perbedaan antara Timur sebagai Timur dan Barat
sebagai Barat --sebuah jurang yang sejatinya hanya bisa dijembatani oleh
peran orientalisme sendiri--. al-Afghani, sebagai orang Timur, paling tidak
adalah sebagai pelambang yang cukup mewakili perasaan terdalam betapa
lokus orientalisme menghina dan  mengikis kejiwaan Timur. Hal ini
meniscayakan sebuah premis dasar yang paling krusial bahwa orientalis --
paling tidak menurut Renan-- menolak kesamaan manusia universal yang
berlaku di semua tempat tanpa memandang warna kulit dan keyakinan.
Dengan mengingkari konsep egalitarianisme kemanusiaan, orientalisme
mengikis dan merusak jiwa, dan karenanya menghambat pemahaman atau
penghargaan yang penuh kepada orang lain. Dalam kubangan inilah,
orientalisme merupakan sebentuk rasisme yang begitu kentara mendewakan
ras kebaratannya.

Sejatinya imbuhan “isme” dalam frase orientalisme merupakan peran
penanda bahwa ia menjadi disiplin ilmu akademis dalam mempelajari kajian
islamologi. Namun lagi-lagi hal itu ternyata jauh dari kebenaran sebagai
sebuah dispilin ilmu. Persis seperti yang dilontarkan Nietsczhe di muka;
hasrat untuk menguasai dan memiliki secara utuh setelah menemukan dan
mengenali terlebih dahulu. Penemuan karya atau manuskrip merupakan
momen orisinalitas dan otoritas, namun bahayanya bisa dijadikan pula
sebagai momentum proses pertukaran dan pembalikan tempat yang secara
paradoks membuat kehadiran buku menjadi mudah diulang, diterjemahkan,
disalahbacakan, dan dipertukar-tempatkan sesuai hasrat dan daya hayal

“8 Lihat catatan kaki suntingan Muhammad ‘Imarah dalam: Muhammad ‘Abduh, al-
ﬁa’mdl al-Kamilah, Dar al-Syurug, Kairo, cet. I, 1993, vol. 11, h. 256
Ibid.,

82 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

romantisme subyektif. Artinya kebenaran hakiki justru dimanipulasi dan
dipolitisi sedemikian rupa sehingga tidak menjadi (lagi) aksioma kebenaran
materinya sendiri namun berubah fungsi menuju penilaian intelektual
subyektif yang berorientasikan atas dasar paksaan moral dan
epistemologis.®® Disiplin ilmu islamologi, dengan demikian, adalah sebuah
diciplinary double; di satu sisi, setiap penemuan karya dengan sendirinya
adalah representasi pendisiplinan korpus yang telah baku, beku, dan
terseragamkan. Namun di sisi lain, rawan pereduksian, pemplagiatan,
pendistorsian, sehingga yang semula ilmu yang men-disiplinkan menjadi
ter-disiplinkan sekaligus tak terdisplinkan. Apa yang semestinya berpretensi
mendisiplinkan justru dalam dirinya berbalik tak terdisipilinkan akibat ulah
anomnali-anomali intelektual. Secara simplisit, hal ini, mengandaikan
sebuah estimasi kegagalan kuasa untuk berkuasa serupa sang diri yang
memandang suatu objek namun ternyata objek itu balik memandang. Inilah
ending yang terjadi dalam konteks penemuan otoritas kuasa Islam oleh
orientalisme; apa pun bentuk penemuan itu.

Hal yang membuat mengapa orientalisme begitu perkasa, disegani,
dan berwibawa, tentu tak lepas dari kehebatan perangkat metodologi yang
diterapkan ketika pertama kali menemukan entitas Timur yang masih lugu,
sensual, mistis, megah, irasional yang sungguh jauh berbeda dengan entitas
Barat. Barat, dalam hal ini, memposisikan diri sebagai subjek laki-laki yang
aktif namun despotisme sementara Timur sebagai objek perempuan yang
pasif tanpa mampu memberontak. llustrasi itu terekam sempurna dalam
novel Flubert in Egypt karangan Flaubert di mana dalam novel itu Flaubert,
sang tokoh Barat, memerankan pengalaman dirinya ketika melancong ke
Mesir dan berjumpa Khucuk Hanem, sang tokoh penari Timur, kemudian
memiliki tubuhnya. Penari itu tidak pernah berbicara tentang dirinya,
mengungkapkan perasaanya, kehadirannya, bahkan menyingkap riwayat
hidupnya. Justru Flaubertlah yang menjadi juru bicara mewakili diri Hanem
dan dengan sebebas-bebasnya menerangkan kepada pembaca Barat akan
khas ketimuran versi Flaubert. Sekalipun Flaubert adalah orang asing dimata
Hanem, namun ia laki-laki yang dengan keperkasaanya mendominasi dan
mendistorsi kenyataan riwayat sejarah Hanem, sang duta Timur yang
malang.™*

%0 Edward W. Said, op. cit., h. 87
*L Ibid., h. 7/245

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 83
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION .



Aik Iksan Anshori

Analogi keperkasaan inilah yang tercerap dalam metodologi
orientalisme. Secara spesifik ada tiga metodologi yang digunakan oleh
kalangan orientalis ketika mengkaji ketimuran. Pertama, pendekatan
filologi. Kedua, pendekatan kritik sejarah. Ketiga, pendekatan ontologi.*
Metode filologi, sebagaimana yang paling sering diterapkan oleh kalangan
orientalis, mencakup beberapa fase; penelitian dan pengkritikan nilai naskah
(textual criticism) bentuk karya tulis (form criticism) penelusuran sumber
karya (source criticism).”® Tiga fase ini merupakan prasyarat yang harus
dibenahi dahulu sebelum memasuki wilayah diskursus kajian yang
diaplikasikan dengan upaya penelusuran dan pengumpulan sumber rujukan
asal terutama memburu tulisan tangan berupa manuskrif-manuskrif berbagai
versi, meneliti otensitasnya, menilai otoritasnya dan kemudian membuat
edisi kritisnya.

Konsekuensinya  tentu  menyoroti  kemungkinan-kemungkinan
terjadinya berbagai kesalahan dalam proses penyalinan dari pengubahan,
penambahan, penyisipan, pengabaian dan sebagainya. Bahkan juga mencari
sumber rujukan asli yang disanyalir sebagai sumber inspirasi dan ide karya
tulisan itu dalam mengembangkan gagasan-gagasan orisinalnya. Hal ini
meniscayakan adanya tulisan itu, betapa pun autentik, akan kembali pada
kubangan hitam sebagai “karya bajakan” karena ditarik jauh kebelakang
“asal muasal” di mana akan ditemukan persenyawaanya.>* Metodologi ini
pertama kali diperkenalkan oleh Ernest Renan perintis orientalis modern
generasi kedua --sementara generasi pertama adalah Silvestre De Sacy. Sacy
dianggap sebagai bapak orientalis modern yang memperkenalkan
metodologi antropologi rasional. Namun pada perkembangannya metodologi
Sacy tidak diterapkan oleh kalangan orientalis setelahnya dan tergantikan
oleh metodologi filologinya Renan yang cukup menonjol kala itu hingga
Foucault berani menggelarinya “arsip zaman”.>

Kedua, pendekatan kritik sejarah (historical criticism). Pendekatan ini
sedikit berbeda dengan yang pertama, jika yang pertama berorientasi
partikularistik, namun yang kedua ini berorientasi universal dan generalisir.”®
Tertuju kepada data kebenaran informasi mencakup perbandingan antara

52 Muhammad Abid al-Jabiri, al-Turats wa al-Hadatsah, Markaz Dirasat al-Wahdah
al-Arabiyah, Beirut, cet. I, 1999, h. 78

%3 bid., h. 77

* Ibid.,

> Edward W. Said, op. cit., h. 172

% Muhammad Abid al-Jabiri, op. cit, h. 78

84 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

sejarah dan legenda, antar fakta dan fiksi, antar realitas dan mitos.
Indikatornya bisa jadi kontradiksi dari sumber informasi dengan sumber
lainnya, variasi dan inkonsistensi berbagai versi meskipun dari berasal dari
sumber yang sama. Termasuk kejanggalan dan keganjilan gaya bahasa yang
digunakan. Karya bermetodologikan ini banyak juga diterapkan kalangan
orientalis karena pada dasarnya hampir mendekati metodologi filologis.
Seperti terlihat dalam karya-karya orientalis ternama; T.J. De Boer dalam
Tarikh al-Falsafah fi al-Islam dimana ia mengatakan bahwa filsafat Islam
murni dari hellenetik filsafat Yunani.>” Atau contoh lain T. Noldeke dalam
Geschichte des Qorans dengan edisi Arab bertajuk Tarikh al-Qur’an dimana
mengatakan bahwa cerita-cerita para Nabi, segenap ajaran, dan pewahyuan
dalam al-Qur’an berasal dari ajaran murni Yahudi.*®

Terakhir pendekatan ontologi, pendekatan ini adalah pendekatan yang
bukan bawaan dari Barat melainkan murni lahir dari metodologi rahim Islam
sendiri. Artinya sama sekali tidak menggunakan dua pendekatan radikal di
atas. Justru ada pengakuan dan kemudian mempelajarinya sebagai pisau
analisis kajian. Pendekatan ini tidak mempedulikan akan timbulnya
perseteruan bahkan kadang menjadi begitu kontras dan teralienasi dalam
penerapan metodologi Barat yang lazim --sekalipun kadang di satu sisi
mengelaborasi metodologi Barat.>® Seperti karya apik Luis Massignon dalam
al-Hallaj al-Shufi al-Syahid fi Islam ketika menjadikan pigur al-Hallaj
sebagai “guru spiritualnya”. la merasa muak dengan budaya hedonisme dan
matrialisme Barat dan menemukan kedamaian dalam sosok spiritualitas al-
Hallaj.®

Dari tiga framework di atas pada akhirnya akan menghasilkan
beberapa tipologi penulisan dengan segenap konsekuensinya di mana satu
sama lainnya akan berbeda bergantung dari penerapan metodologi. Maka
penampakan tipologi itu menjadi tiga kategorisasi. Pertama, berorientasikan
akademik-ilmiah. Kedua, berorientasikan paradigma berpikir ontologis dan
epistemologis (usldb fi tafkir) elaborasi Timur-Barat. Ketiga, berorientasikan
kebijakan politik kolektif.**

> Lebih jauh lihat: Ibid., h. 81

*® Theodor Noldeke, Geschichte des Qorans, dialih-arabkan; Tarikh al-Qur’an,
Konrad-Adenauer, Beirut, cet I, 2004, h. 7

> Muhammad Abid al-Jabiri, op. cit., h. 81

% Ipid,, h. 78

%1 Bill Aschroft dan Pal Ahluwalia, op. cit., h. 80

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:: 85
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION =



Aik Iksan Anshori

Tipologi yang pertama dibangun atas dasar kesadaran pedagogik dan
utilitas rasional atas pengamatan-pengamatan obyek Kketimuran yang
kemudian dijadikan arsip pengetahuan orientalisme. Timur dijadikan obyek
dan bahan baku yang semata-semata untuk dikaji, ditelaah, dan pelajari
secara profesional. Seperti karya Edward William Lane dalam Manners and
Cu tom of the Modern Egyptians.®? Kemudian tipologi kedua menempati
posisi kedua terbanyak dalam penggunaan (setelah tipologi ketiga) yang
hampir mirip dengan tipologi pertama. Namun ada lompatan-lompatan
metodologi dengan menggunakan metodologi baru Timur yang
dielaborasikan dengan metodologi Barat tanpa mengorbankan orisinalitas
keeksentrikkan metodologi Timur dan kesadaran pedagogiknya demi tujuan
pengabdian yang impersonal tanpa keberihakan.®® Seperti Kkarya-karya
penyair Victor Hugo dalam Les Orientalis-nya, Westostlicher Diwan-nya
Goethe. Atau karya cemerlang Richard Burton dalam Pilgrimage to al-
Madinah and Meccah.®*

Dan tipologi ketiga adalah apa yang disebut-sebut berperan antagonis.
Pasalnya, merusak self image dua kategori “inovatif non orientalis” di atas.
Dua kategori itu (di)tenggelam(kan) oleh hegemoni kebudayaan dan
kekuasaan hasil perselingkuhan kolonialisme dan orientalisme; yang sudah
menjadi proyek institusional. ® Penulis kategori  ketiga inilah yang
mendominasi dan menghegemoni jantung peradaban Islam, bahkan terma
orientalisme sudah begitu identik dengan kategori yang ketiga ini dan oleh
Said dijadikan kaki pijakan dalam mendeskrifsikan orientalisme modern.®

Bisa dikatakan, apa yang dijadikan pijakan Said dalam menangkap
deskrifsi orientalisme sebagai orientalisme yang berubah wujud menjadi
sejenis orientalisme komunal dan ber-aura-kan romantisme ketika memasuki
era modern, bisa dibenarkan dan dijadikan sebagai maenstream atau
pameran utama untuk diskursus orientalisme ini. Sementara makna
orientalisme klasik yang sejatinya akademik dan ilmiah hanya menjadi
pameran figuran saja atau meminjam bahasa Arkoun sebatas “pengecualian-
pengecualian kecil” (istitsnat al-galilah).®’

%2 Edward W. Said, op. cit., h. 208

83 Bill Aschroft dan Pal Ahluwalia, op. cit., h. 80-81
® Edward W. Said, op. cit., h. 208

% Bill Aschroft dan Pal Ahluwalia, op. cit., h. 80-81
® Ibid., h. 82

87 Muhammad Arkoun, op. cit., h. 253

86 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

Meskipun demikian, tidak sedikit para orientalis yang benar-benar
memberikan sumbangsih berharga bagi pencerahan Islam dengan
mencurahkan tenaga dan pikirannya untuk kepentingan-kepentingan ilmiah
dan akademik tanpa peduli mau tunduk dan patuh pada kebijakan kolektif.®®
Tentu dalam hal ini kaum Muslim harus memberikan apresiasi yang tinggi
dan bersimpati bagi para orientalis yang berjiwa besar yang telah “berkorban
cuma-cuma tanpa tanda jasa”. Para orientalis ini benar-benar berjiwa heroik,
berkesadaran pedagogik, dan utilitas rasional yang penuh pengabdian untuk
pengetahuan dan peradaban Islam.

Namun, ironinya masih banyak bahkan mayoritas muslim
menganggap orientalisme adalah musuh besar yang telah meluluk-lantakkan
perbendaharaan khazanah Islam.®® Asumsi yang menggeneralisir dan
memukul rata ini tentu berimbas jelek pada para orientalis akademis. Sebab
hanya karena mereka berbajukan orientalis an sich, lantas menolak mentah
semua tesis dan karya-karya berharga mereka dengan berpretensikan mereka
[para orientalis akademik] adalah orang-orang asing.

Bagaimana pun, berkat orientalislah kita bisa mengenal kembali
peradaban Islam yang maha kaya. Umat Islam, dalam hal ini, terkesan malu-
malu dan menutup-nutupi khazanah klasiknya sendiri. Terlalu selektif dalam
memilah disiplin ilmu yang hanya berkonsentrasi atas ‘hitam-putih’ ilmu
keagamaan, sementara melupakan kemajuan dan kedigjayaan bidang
pengetahuan masa silam yang penuh ‘warna-warni’. Berkat orientalislah
Islam mengenal tokoh-tokoh penemu pengetahuan Kkaliber dunia, seperti
Jabir bin Hayyan, sang kimiawan atau lbn Khaldun, sang filosof sejarah,
serta banyak tokoh lainnya. Melalui tangan orientalis Islam mampu
menempati hierarki martabat sejarah dunia hingga ditakuti dan disegani.
Bahkan, jika bukan karena andil orientalis, hampir-hampir saja khazanah
Islam Klasik hilang tenggelam dari peradaban, hingga akhirnya dengan susah
payah mampu dihidupkan kembali hingga disebut-sebut sebagai masa
keemasan Islam kembali.”® Umat Islam tidak semestinya berpura-pura
menutup mata ketika --sebut saja-- Ahlwardt berhasil menyelamatkan
beberapa manuskrif (makhtutat) penting yang tersimpan rapih di
perpustakaan Berlin, Jerman kemudian dengan penuh kesadaran ilmiah
menerbitkan kembali dengan kemasan yang sudah siap saji. Bahkan, konon,

68 Atif al-Iragi, op. cit., h. 96
% Abdullah Ali al-Ulyan, op. cit., h. 39
0 Atif al-raqi, op. cit., h. 97

THE INTERNATIONAL JOURNAL oF PEGON:: 87
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION



Aik Iksan Anshori

hampir di seluruh universitas dan perpustakaan Eropa, jika manuskrif
kazanah Islam itu terkumpul niscaya mencapai bilangan beratus-ratus ribu
manuskrip .

Mereka tidak hanya sebatas memelihara dan menerbitkannya, tidak
sedikit para orientalis yang menyunting karya-karya para sarjana Islam,
diantaranya Paul Kraus yang concern mengkaji dan menyunting karya-karya
Jabir Bin Hayyan, Abu Hayyan al-Tauhidi atau esai-esai F. Gabrieli dan
Carlo A. Nalinno yang dengan senang hati mengkaji tokoh-tokoh Islam
kontroversial yang notabenenya banyak diindahkan kaum Muslim sendiri,
seperti mengkaji ketokohan Ibn Mugqaffa’; sastrawan ulung yang dieksekusi
oleh rezim al-Ma’mun yang dituduh zindiq lantaran skandal karyanya yang,
konon, bertujuan menandingi kesusastraan al-Qur’an dan sengaja mengolok-
olok agama dengan buah karyanya itu, padahal menjadi korban tirani
kekuasaan. Bahkan perjuangan Munk ketika dengan susah payah
menyunting Dilalah al-Hairin milik filosof Maimonides berupa manuskrif
berbahasakan Ibrani yang begitu rumit, membuat ia rela berani menarik
kembali buku itu dari peredaran karena bermaksud merevisi ulang. Dan
saking gigihnya, konon, menjadikan hilang penglihatannya.”> Dan yang
paling mengagumkan banyak diantara karya-karya orientalis yang ketika
mengkaji disiplin ilmu mampu menghasilkan karya-kartya berbobot bahkan
menyaingi dan melampaui capaian para pengarang muslim sendiri, Hal ini,
mengingat rata-rata penalaran dan analisis kalangan orientalis begitu tajam,
kritis, dan menukik. Sehingga, sebagaimana yang diakui seorang ‘Atif al-
Iraqi, sebuah kajian diskursus keislaman akan mencapai kesempurnaan dan
bermutu jika telah menelaah karya orientalis.”

Namun yang apologetik adalah tradisi orientalisme dengan segenap
kehebatan metodologinya kerap tercemari oleh ulah anomali intelektual para
orientalis sendiri atau pun sebagai bagian rezim imperialisme; Penghargaan
tinggi Ignas Goldziher akan toleransi Islam atas agama samawi dan diakui
sebagai pakar teologi dan jurisprudensi Islam menjadi terkoyakkan oleh
sentimen pribadi terhadap antropomorfisme Muhammad serta teologi dan

™t Abdullah Ali al-Ulyan, op. cit., h. 32

’2 Buku Dilalah al-Hairin dicetak pertama kali tahun 1866 kemudian ditarik dari
peredaran untuk ditinjau ulang. Dan baru diterbitkan kembali tahun 1929 di Tel
Aviv. Lihat kata pengantar Husein Atay dalam: Musa bin Maimun, Dilalah al-
Hairin, Maktabah al-Tsagafah al-Diniyah, Kairo, h. XXXV. Lihat juga: Atif al-Iraqi,
03p. cit., h. 97

73 Atif al-raqi, op. cit., h. 98

88 | Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

jurisprudensi Islam yang terlalu ‘eksterior’. Reputasi besar Theodor Noldeke
dikotori oleh persepsinya, bahwa segenap karyanya adalah demi
mendiskriditkan bangsa Timur akibat seorang phil-hellenist. Kajian intensif
C. Snouck Hurgronje atas mistisisme Islam yang merupakan bagian
eksentrik dari esensi Islam, membuatnya lupa diri dijadikan sebagai alat
propaganda demi melumpuhkan kekuatan Islam dari dalam. la tak lebih
sebagai representasi kuasa kolonial yang eksploitatif dan bertangan besi.

Minat Duncan Black Mac Donald yang concern dengan nilai susila
kesalehan Islam serta ortodoksikal-nya dirusak oleh fitnahnya, bahwa apa
yang tercerap dalam ajaran Islam tak lebih sebagai bid’ah kristiani ala Islam.
Kesalah pahaman Carl Becker mengenai peradaban Islam menjadikan
asumsi bahwa Islam adalah peradaban yang terbelakang dan primitif
(bandingkan dengan Modern Trend in Islam-nya H.A.R. Gibb yang justru
memiliki tesa kesebalikannya; bahwa dalam Islam ada nilai-nilai progresif
kemajuan peradaban). pengabdian Louis Massignon untuk mendedikasikan
hidupnya dalam spesiliasasi tasauf mistik al-Hallaj menyebabkan kukuh dan
bersikeras tak mau mengampuni Islam yang menentang keras konsep
inkarnasi.”

Di balik daftar hitam itu, apa yang dicapai oleh Richard F. Burton
dalam karya The Book of the Thousand Night and Night; Terminal Essay
atau edisi dalam Inggris: Arabian Nght, yang merupakan terjemahan Arab
Alf Laylah wa Laylah, sungguh mengesankan dan membuat takjub orang
Eropa. Akselerasi Burton dianggap melawan arus utama hingga
membelakkan mata orang Barat tentang upayanya mengejawantahkan Timur
yang benar-benar entitas ketimuran. la sungguh telah “melenceng” dari
paradigma utama orientalisme kala itu yang disebut-sebut sebagai orientalis
mode romantisme (baca: penulis imajiner). Keberaniannya menerbitkan
karya Arabian Night secara tidak langsung dan dengan sengaja telah
merepresentasikan  segenap tata cara peribadatan, adat budaya,
perikehidupan, dan sejarah entitas Timur secara apa adanya.” Dan gelintiran
orientalis ramah lainnya yang tidak mungkin tersebut di ruang lingkup yang
terbatas ini.

™ Edward W. Said, op. cit., h. 271-272. Sebagaimana kutipan dari L Islam dans le
miroir de Iccident karya Jacques Waardenburg, bahwa para orientalis kawakan di
atas adalah orang-orang terbaik dan sangat disegani dalam sejarah tradisi
orientalisme selama tahun 1880-an hingga antara Perang Dunia | dan I1.

® Muhammad al-Da’mi, op. cit., h.13

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF PEGON:! 8¢
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION ¥



Aik Iksan Anshori

Orientalisme secara global, sekalipun memiliki kesepakatan dan
kesamaan dalam framework metodologis, namun ironinya, dalam tataran
praksis kalangan orientalis banyak yang tidak bersepakat satu sama lainnya.
Umumnya memiliki cara pandang dan ciri khas tersendiri ketika mengkaji
dan menemukna objek kajian. Hal ini tentu meniscayakan kontraposisi dan
kontradiksi serta ambivalesi watak orientalis. Fakta ini disetujui sendiri oleh
beberapa orientalis, diantaranya Thomas Arnold, sang guru Muhammad
Igbal, dalam bukunya al-Da’wah ila Islam yang menyerang orientalis
mazhab romantisme karena berlaku otorian dan despotis dalam membaca
Islam, padahal jelas-jelas dari sumber rujukan yang sama. "® Bahkan Syakib
Arselan, seorang pangeran Turki Ottoman yang memiliki akses dan kontak
langsung dengan dunia orientalisme, menyatakan dari hasil studi banding
kasus orientalisme, bahwa kalangan orientalis kerap bersalah paham, bersilih
pendapat satu sama lainnya, terkesan gegabah, serampangan dan tak segan-
segan mencampur-adukkan diskursus-diskursus dengan latar belakang yang
bertolak punggung.”” Hal ini memberikan ekses hampir kebanyakan karya
orientalis menjadi bias karena tidak mampu membebaskan diri dari jejaring
institusional dan dominasi keterlibatan konspirasi, pemberpihakan,
perselingkuhan antara kolonialisme-orientalisme. Karya-karya semacam ini
tentu apologetik dan berpolemik sebab pada ujung-ujungnya tidak
menumbuhkan saling pengertian dan pemahaman.

EPILOG

Secara artikulasi integral, karier (masing-masing) kolonialisme dan
orientalisme tidak berhenti pada gerak destruktif, rekontruksif, dan
regeneratif sejarah ketimuran. Justru disatu sisi membawa Islam menuju
gerbang pencerahan dan kemajuan hingga menjadikan ‘lebih baik’ dan,
dengan tidak disangka-sangka, mampu mensejajarkan diri dengan Barat
sebagai pengaruh timbal balik peran kolonialisme-orientalis. Mengukuhkan
diri relasi antara Barat dan Timur sebagai citra ideal serupa simbiosis
mutualisme. Namun disisi lain dua pemeran kolonialisme-orientalis ini
menampilkan amukan-amukan yang memporak porandakkan bangunan

’® Mustafa al-Sibai, op. cit., h.30

" Syakib Arselan, op. cit., h. 34. Untuk menelaah lebih jauh aplikasi dari butir-butir
pemikiran orientalis yang berpolemik dan kontradiktif satu sama lainya, saya
anjurkan baca karya Syakib Arselan dan karya serupa.

90 Vol. 6 - Issue 2 - Desember 2021



Narasi Islam dalam Studi Orientalisme dan Post Kolonialisme

peradaban Islam. Singkatnya, sebuah tampilan karakter yang ambivalensi
dan turbulensi.

Dalam situsi seperti ini, timbulah kesadaran dan dorongan menuju
keautentikan yang diteriakkan oleh para pembaharu, yang dalam kadar
tertentu tumbuh dari endapan kekecewaan yang mengkristal akibat “ulah
sejarah rekaan ” proyek kolonialisme-orientalisme yang sejatinya jauh
berbeda dengan kesahajaan entitas Timur. Tugas umat sekarang adalah
bagaimana cara agar mampu mengambil hikmah, kemudian mengantisipasi
agar sejarah kelam itu tidak terulang dan membuat mereka; the Big Other,
tidak mengulangi lagi. Selain itu, perlu semangat untuk mendekonstruksi
“narasi dominan dan hegemonik” dan penciptaan kembali sejarah yang non-
repetitif. Dengan demikian, semua kerja keras ini selalu meniscayakan
verifikasi-valsifikasi sebagai pisau analitik serta penanaman prakonsespsi
ketika menguji dan menelaah karya mereka agar tetap responsif terhadap
konsep dan materi keautentikan.

Yang paling vital dan mendesak sekarang ini tak lain adalah upaya
melanjutkan kembali tugas para pembaharu Islam, demi upaya menggapai
cita keautentikan sehingga yang tersisa adalah kontiunitas keautentikan itu
sendiri, paling tidak menurut citra Islam Timur. Berharap bisa tampil sendiri
tanpa, sekali-kali, jangan pernah minta harapan ditampilkan kembali oleh the
Big Other itu. Menjadi Timur sebagai Timur dan Barat sebagai Barat, persis
ocehan Goethe:

Gottess ist der orient!
Gottes ist der okzident!
Nord und Sudliches Gelande
Ruht im Friedent seiner Hande
[Punya Tuhanlah Timur!
Punya Tuhanlah Barat!
Benua Utara dan Selatan
Terhampar damai-Nya]

THE INTERNATIONAL JOURNAL oF PEGON:: 91
ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION






ISSN 2621-4938
e-ISSN 2621-4946

THE INTERNATIONAL JOURNAL OF

PeGON

ISLAM NUSANTARA CIVILIZATION

Volume 6 . issue 2 . 2021

e @ (A5 01 @1 s
R gl 5 99 Ly
O sl L_s%‘

s obais flual

A sl b

4%



	00 - PEGON EDISI 6 - 0COVER_A.pdf (p.1)
	00 - PEGON EDISI 6 - AWALAN.pdf (p.2-3)
	004 - PEGON ED 6 - AIK IKSAN ANSHORI.pdf (p.4-35)
	00 - PEGON EDISI 6 - 0COVER_B.pdf (p.36)

